
Les professeurs de droit face Ã  la lÃ©gislation antisÃ©mite

Description

Les images et documents dâ??archives en lien avec cet article sont exposÃ©s dans les galeries
Des dÃ©portÃ©s et Des rÃ©sistants

TÃ©lÃ©charger

Lâ??attitude des professeurs de droit sous Vichy a Ã©tÃ© trÃ¨s variable, depuis ceux qui se sont
mis au service du rÃ©gime en acceptant des postes ministÃ©riels, tels Georges Ripert,
Ã©phÃ©mÃ¨re secrÃ©taire dâ??Ã?tat Ã  lâ??Instruction publique et Ã  la jeunesse, ou Joseph
BarthÃ©lemy, garde des Sceaux de 1941 Ã  1943. Roger Bonnard, lui, doyen de la facultÃ© de
droit de Bordeaux et co-directeur de la Revue du droit public, sans exercer de fonctions officielles,
a proclamÃ© son adhÃ©sion sans rÃ©serve au rÃ©gime et Ã  son chef, considÃ©rant les
allocutions du marÃ©chal PÃ©tain comme Â« les plus pleines, les plus vigoureuses, les plus
admirables leÃ§ons de politique que jamais peut-Ãªtre homme politique ait formulÃ©es Â» et
encourageant les juristes Ã  apporter Â« Ã  cette Å?uvre de restauration [â?¦] une collaboration
ardente et passionnÃ©e Â».

En face, il y eut aussi, parmi les professeurs de droit, des opposants Ã  Vichy, dont certains prirent
une part active Ã  la RÃ©sistance, Ã  lâ??instar de Pierre-Henri Teitgen, FranÃ§ois de Menthon,
Marcel PrÃ©lot, RenÃ© Capitant, AndrÃ© Hauriou, Paul Coste-Floret, RenÃ© Courtin, etc.

Mais en-dehors des juristes Â« engagÃ©s Â» il y a eu tous ceux, de loin les plus nombreux, qui
ont continuÃ© Ã  faire simplement leur mÃ©tier â?? un mÃ©tier qui consistait Ã  enseigner et
commenter le droit en vigueur : le droit en vigueur, y compris, donc, la lÃ©gislation de Vichy, y
compris, donc, les lois antisÃ©mites. La plupart des juristes, inspirÃ©s par la tradition positiviste,
ont considÃ©rÃ© que lâ??ordre juridique issu de la Â« RÃ©volution nationale Â» Ã©tait un ordre
juridique valide, et que le droit antisÃ©mite, en particulier, dÃ¨s lors quâ??il Ã©tait effectivement
en vigueur, pouvait et devait Ãªtre appliquÃ©. Nombre dâ??entre eux se sont ainsi astreints Ã 
commenter consciencieusement â?? et en toute bonne conscience â?? lois et arrÃªts. Au mieux
se sont-ils bornÃ©s Ã  constater que ce statut instituait une exception au principe traditionnel
dâ??Ã©galitÃ© devant la loi, la plupart du temps sans plus de commentaires.

Lorsquâ??on relit les Ã©crits doctrinaux de lâ??Ã©poque, on y repÃ¨re des formulations
ambiguÃ«s qui laissent affleurer les prÃ©jugÃ©s antisÃ©mites classiques, parfois aussi une
approbation feutrÃ©e de la lÃ©gislation antijuive, mais lâ??absence ou du moins la raretÃ© des
traces dâ??antisÃ©mitisme virulent contraste avec ce qui pouvait sâ??Ã©crire et se dire par
ailleurs dans la presse ou les discours officiels. Il reste que la faÃ§on dâ??aborder les problÃ¨mes
montre que les juristes ont coulÃ© leurs modes de pensÃ©e et de raisonnement dans la logique
antisÃ©mite, en utilisant sans la moindre distance les catÃ©gories du lÃ©gislateur, simple
retranscription des catÃ©gories de lâ??antisÃ©mitisme officiel. Â« Quels moyens de preuve
peuvent Ãªtre fournis par le mÃ©tis juif pour Ã©tablir sa non-appartenance Ã  la race juive ? Â»,
Â« Lâ??incidence de la loi de sÃ©paration des Ã?glises et de lâ??Ã?tat sur la dÃ©finition du

EXCLURE, PERSÃ?CUTER, RÃ?INTÃ?GRER
Des victimes de la lÃ©gislation antisÃ©mite Ã  la facultÃ© de droit de Paris (1940-1945)

Page 1
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr

https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr/galerie-des-deportes/
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr/galerie-des-resistants/
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr/doctrine-et-antisemitisme?action=genpdf&id=226


mÃ©tis juif Â», Â« La propriÃ©tÃ© commerciale et les [sic] questions juives Â»,
Â« Lâ??aryanisation des entreprises Â», Â« Les conflits dâ??autoritÃ©s en matiÃ¨re de
qualification juive Â» : tels sont quelques-uns des titres quâ??on peut lire Ã  lâ??Ã©poque dans
les revues juridiques.

Il y a quelque chose de surrÃ©aliste dans la faÃ§on dâ??Ã©plucher les textes, de les confronter,
de les interprÃ©ter en vue de dÃ©terminer dans quels cas le Â« mÃ©tis juif Â» doit Ãªtre
considÃ©rÃ© comme Â« aryen Â» ou au contraire comme Â« juif Â». En jonglant avec les
concepts antisÃ©mites, la doctrine va mÃªme parfois au-delÃ  de la lettre des textes : ceux-ci,
certes, parlent de Â« race juive Â», mais les critÃ¨res de dÃ©termination de la race juive sont
extrinsÃ¨ques Ã  la biologie ; or les auteurs ont recours Ã  une problÃ©matique et une terminologie
raciales lÃ  oÃ¹ la lettre des textes ne lâ??impose pas. Ils parlent, sans guillemets, non seulement
des juifs mais Â« du Â» juif, de la Â« race aryenne Â», voire de la Â« race franÃ§aise Â», des
Â« mÃ©tis juifs Â» ou des Â« aryens Â» â?? autant de termes qui ne figurent pas dans les textes.
Maurice Duverger Ã©voque ainsi, dans son Ã©tude sur la situation des fonctionnaires â?? dont il
sera question plus loin â?? la distinction opÃ©rÃ©e par le lÃ©gislateur Â« entre les nationaux
dâ??origine de race juive et les nationaux dâ??origine de race franÃ§aise Â». On peut lire encore
que lâ??adoption, Â« ne crÃ©ant quâ??un lien purement lÃ©gal, ne dÃ©notant pas dâ??influence
atavique, ne peut Ãªtre considÃ©rÃ©e comme une cause de transmission de la race juive de
lâ??adoptant Â» (E. H. Perreau,Â« Le nouveau statut des juifs en France Â», La Semaine
juridique, vol. I, 1941, no 216).

Il sâ??est mÃªme trouvÃ© trois professeurs de renom â?? Achille Mestre, Georges Scelle et
Pierre LampuÃ© â?? pour faire soutenir en dÃ©cembre 1942, Ã  la facultÃ© de droit de Paris, la
thÃ¨se de doctorat dâ??un certain AndrÃ© Broc sur La qualification juive, publiÃ©e aux Presses
universitaires de France en 1943 sous le titre : La qualitÃ© de Juif : une notion juridique nouvelle.
La thÃ¨se, certes, nâ??a rien dâ??un brÃ»lot antisÃ©mite, on y retrouve le mÃªme ton
apparemment neutre, mesurÃ© et dÃ©tachÃ© que dans le reste de la littÃ©rature juridique de
lâ??Ã©poque, mÃªme si la prÃ©tention savante du propos masque mal la reproduction des
poncifs classiques sur le juif par essence diffÃ©rent et donc inassimilable. Si le sujet de thÃ¨se
â?? comme une sÃ©rie dâ??autres de mÃªme nature soutenues pendant cette pÃ©riode â?? a pu
Ãªtre facilement acceptÃ©, câ??est, peut-on supposer, parce que la lÃ©gislation antisÃ©mite
Ã©tait, aux yeux des universitaires, une lÃ©gislation mÃ©ritant au mÃªme titre quâ??une autre
dâ??Ãªtre Ã©tudiÃ©e et approfondie.

ParallÃ¨lement, les juristes sâ??efforcent de rÃ©intÃ©grer les concepts de lâ??antisÃ©mitisme
lÃ©gal dans les catÃ©gories usuelles du droit positif. La Â« race juive Â», assimilÃ©e Ã  une
banale question de nationalitÃ© ou de domicile, vient ainsi trouver sa place parmi les catÃ©gories
connues du droit civil. Lorsquâ??il sâ??agit de dÃ©terminer lâ??ordre de juridiction compÃ©tent
pour statuer sur les contestations relatives Ã  la qualitÃ© de juif, il paraÃ®t clair que
lâ??appartenance Ã  la race juive est une question dâ??Ã©tat, relevant par consÃ©quent de la
compÃ©tence des tribunaux judiciaires. Encore faut-il justifier cette affirmation, tÃ¢che Ã  laquelle
la doctrine sâ??attelle avec entrain et conviction. Â« La qualitÃ© dâ??israÃ©lite est, en somme,
un nouvel Ã©lÃ©ment dâ??Ã©tat civil sâ??ajoutant Ã  ceux que la loi reconnaÃ®t dÃ©jÃ  Â» (J.
Haennig, Â« Quels moyens de preuve peuvent Ãªtre fournis par le mÃ©tis juif pour Ã©tablir sa
non-appartenance Ã  la race juive ? Â», La Gazette du palais, vol. 1, 1943). Â« Il nous paraÃ®t
indiscutable que lâ??appartenance Ã  la race juive soit une question dâ??Ã©tat. Elle soulÃ¨ve

EXCLURE, PERSÃ?CUTER, RÃ?INTÃ?GRER
Des victimes de la lÃ©gislation antisÃ©mite Ã  la facultÃ© de droit de Paris (1940-1945)

Page 2
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr



avant tout une question de filiation, puisquâ??elle rÃ©sulte de la condition des grands parents Ã 
ce point de vue. Elle peut soulever en outre une question de preuve de mariage, dans
lâ??hypothÃ¨se oÃ¹ lâ??appartenance Ã  la race juive dÃ©pend de la condition du conjoint. Elle
soulÃ¨ve en outre une question de religion, soit celle des grands parents, soit celle du conjoint, soit
celle de lâ??intÃ©ressÃ© ; câ??est encore lÃ  une qualitÃ© de la personne, insÃ©parable de
celle-ci, comme la nationalitÃ© ou le domicile Â» (Edmond Bertrand, Â« Du contrÃ´le judiciaire du
dessaisissement des juifs et de la liquidation de leurs biens Â», La Semaine juridique, vol. I, 1943,
no 354).

La lÃ©gislation antisÃ©mite doit le moins possible bousculer les schÃ©mas traditionnels. Ainsi, les
commentateurs contestent-ils vigoureusement la thÃ¨se de lâ??administration qui prÃ©tendait
considÃ©rer comme juif lâ??individu dont les grands-parents paternels Ã©taient juifs mais dont la
grand-mÃ¨re maternelle Ã©tait catholique et le grand-pÃ¨re maternel inconnu : non seulement ceci
reviendrait Ã  prÃ©sumer que le grand parent inconnu Ã©tait juif, et donc Ã  interprÃ©ter les
textes de faÃ§on extensive, objectent-ils, mais accepter une telle prÃ©somption contraindrait
lâ??intÃ©ressÃ© Ã  faire la preuve que son grand-pÃ¨re maternel nâ??Ã©tait pas juif, en
contradiction avec les dispositions du Code civil qui interdisent la recherche de la paternitÃ©
naturelle (E. H. Perreau, note sous la dÃ©cision du tribunal correctionnel de Toulouse du 22
dÃ©cembre 1941, Dorfmann, La Semaine juridique, vol. II, 1942, no 1800). La politique
antisÃ©mite vient ainsi buter sur les sacro-saints principes Ã©dictÃ©s dans lâ??intÃ©rÃªt
supÃ©rieur des familles que la doctrine nâ??est pas prÃªte Ã  sacrifier. Elle approuve donc la
solution du tribunal correctionnel de Toulouse qui Ã©nonce : Â« Attendu, au point de vue de la loi
civile qui rÃ©git la question dâ??Ã©tat dont sâ??agit, que le tribunal nâ??a mÃªme pas Ã 
considÃ©rer qui a pu Ãªtre le grand-pÃ¨re maternel de Dorfmann et partant sâ??enquÃ©rir de sa
race ou de sa religion ; quâ??agir autrement serait mÃ©connaÃ®tre lâ??interdiction de la
recherche de la paternitÃ© naturelle [Ã©dictÃ©e] dans lâ??intÃ©rÃªt supÃ©rieur de la famille Â»
(P. Chauveau, note sous la dÃ©cision du tribunal correctionnel de Toulouse, 22 dÃ©cembre 1941,
Dorfmann, Recueil critique Dalloz, jurisprudence, 1942, p. 53).

Les manuels, eux aussi, intÃ¨grent dans leurs dÃ©veloppements la lÃ©gislation antisÃ©mite. Son
exposÃ© trouve place dans les cours de droit civil sans quâ??il soit nÃ©cessaire de bouleverser
les tables des matiÃ¨res : les catÃ©gories de race ou de juif viennent simplement sâ??ajouter Ã  la
liste des Ã©lÃ©ments dÃ©finissant lâ??Ã©tat des personnes ou Ã  celle des incapacitÃ©s
juridiques. Les auteurs sâ??aventurent parfois Ã  proposer des pistes dâ??interprÃ©tation des
textes ou encore Ã  agrÃ©menter lâ??exposÃ© de la lÃ©gislation de considÃ©rations tirÃ©es de
la ratio legis telles quâ??ils la perÃ§oivent. Ainsi, Paul Esmein, analysant lâ??articulation des
critÃ¨res de race et de religion opÃ©rÃ©e par la lÃ©gislation, avance que, si la rÃ©fÃ©rence aux
Â« traits physiques Â» se rÃ©vÃ¨le un Â« critÃ©rium qui reste incertain Â», Â« la frÃ©quentation
des milieux juifs et les alliances par mariage Â» peuvent aider les juges dans la dÃ©termination de
la personne appartenant Ã  la race juive. Dans le Cours Ã©lÃ©mentaire de droit civil franÃ§ais de
Colin et Capitant paru en 1943, les auteurs expliquent que, Â« pour mieux consolider lâ??unitÃ©
de notre pays, notre gouvernement a Ã©tÃ© amenÃ© Ã  envisager la race comme un Ã©lÃ©ment
de lâ??Ã©tat des personnes Â». Dans le TraitÃ© Ã©lÃ©mentaire de droit civil de Planiol, Ripert et
Boulanger de 1943, on lit que lâ??introduction du nouveau statut des juifs nâ??est pas le simple
produit dâ??une Â« haine raciale Â» mais dÃ©coule du Â« rÃ´le nÃ©faste que certains politiciens
et financiers juifs avaient jouÃ© sous la TroisiÃ¨me RÃ©publique Â».

EXCLURE, PERSÃ?CUTER, RÃ?INTÃ?GRER
Des victimes de la lÃ©gislation antisÃ©mite Ã  la facultÃ© de droit de Paris (1940-1945)

Page 3
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr



Du cÃ´tÃ© du droit public, Georges Burdeau, dans son Cours de droit constitutionnel de 1942, fait
figurer le statut des juifs dans une rubrique intitulÃ©e : Â« Le redressement de lâ??esprit public/La
sauvegarde de lâ??esprit franÃ§ais Â». On y lit notamment quâ??il faut Â« mettre hors dâ??Ã©tat
de nuire les Ã©lÃ©ments Ã©trangers ou douteux qui sâ??Ã©taient introduits dans la
communautÃ© nationale Â», que le statut des juifs est Â« inspirÃ© par cette constatation de fait
quâ??Ã©tant donnÃ©s ses caractÃ¨res ethniques, ses rÃ©actions, le juif est inassimilable Â», ou
encore que les interdictions professionnelles ont pour objet Â« dâ??empÃªcher les juifs de
dÃ©tenir la puissance de lâ??argent grÃ¢ce Ã  laquelle ils pourraient agir sur lâ??opinion Â».

Certains auteurs â?? minoritaires â?? laissent toutefois percevoir leurs rÃ©serves par rapport aux
mesures antisÃ©mites. De faÃ§on subliminale chez AndrÃ© Hauriou, lorsque, Ã©voquant le statut
des juifs Ã  propos du recrutement des fonctionnaires, il Ã©crit : Â« En principe tous les FranÃ§ais
ont une Ã©gale aptitude Ã  Ãªtre nommÃ©s aux fonctions publiques ; toutefois, ce principe
traditionnel dans notre droit public, souffre, depuis 1940, de graves exceptions [soulignÃ© par
nous] Â». De faÃ§on plus directe lorsque Henri Mazeaud qualifie lâ??introduction dans le droit
franÃ§ais du critÃ¨re de la race â?? un critÃ¨re propre aux Â« lÃ©gislations primitives Â», dit-il â??
de Â« net retour en arriÃ¨re Â» ou quand Marcel Waline parle de mesures Â« inspirÃ©es par la
doctrine raciste Â», rÃ©digÃ©es Â« Ã  lâ??imitation de la lÃ©gislation allemande Â». Lâ??attitude
de Pierre-Henri Teitgen est plus radicale : alors que lui-mÃªme avait dÃ©cidÃ© de ne pas
Ã©voquer dans ses cours les actes constitutionnels de Vichy, il sâ??indigne dans ses mÃ©moires
de lâ??attitude de ceux de ses collÃ¨gues qui avaient acceptÃ© Â« dâ??exposer sans broncher
[â?¦] le statut des juifs Ã©tabli par PÃ©tain Â» (Faites entrer le tÃ©moin suivant, Rennes,
Ã?ditions Ouest-France, 1988).

Sa dÃ©nonciation paraÃ®t dâ??autant plus pertinente que la place rÃ©servÃ©e Ã  la lÃ©gislation
antisÃ©mite dans les cours fondamentaux de droit civil et de droit public professÃ©s Ã  de jeunes
Ã©tudiants entre 1940 et 1944 nâ??a pu que contribuer Ã  leur inculquer lâ??idÃ©e que les juifs
nâ??Ã©taient pas des FranÃ§ais comme les autres (voir Ã  ce sujet lâ??article de Silvia
Falconieri, Â« Le â??droit de la raceâ??. Apprendre lâ??antisÃ©mitisme Ã  la facultÃ© de droit de
Paris (1940â??1944) Â», Clio@Themis, vol. 7, 2014).

Une omerta tardivement levÃ©e

Toutes les corporations de juristes, quâ??il sâ??agisse du Conseil dâ??Ã?tat, de la magistrature,
des avocats ou des facultÃ©s de droit, ont globalement fait le silence sur Vichy quand elles ne se
sont pas reconstruit une lÃ©gitimitÃ© Ã  posteriori. Ã? ce silence il est sans doute de nombreuses
raisons, parmi lesquelles la part respective de la bonne et de la mauvaise conscience est difficile
Ã  dÃ©mÃªler. Il traduit aussi et peut-Ãªtre surtout un rÃ©flexe de solidaritÃ© corporative, comme
si mÃªme ceux qui nâ??avaient rien Ã  se reprocher, qui avaient observÃ© pendant la guerre et
lâ??Occupation une attitude honorable, voire avaient Ã©tÃ© dâ??authentiques rÃ©sistants,
hÃ©sitaient Ã  mettre en cause lâ??institution Ã  laquelle ils appartenaient.

Cette chape de silence a commencÃ© Ã  se soulever, concernant le Conseil dâ??Ã?tat, dans les
annÃ©es quatre-vingt. La thÃ¨se officielle selon laquelle le Conseil dâ??Ã?tat serait Â« demeurÃ©
fidÃ¨le Ã  ses traditions et Ã  la mission quâ??il avait remplie sous le rÃ©gime rÃ©publicain Â» a
Ã©tÃ© Ã©cornÃ©e par Michael R. Marrus et Robert O. Paxton dans leur livre Vichy et les Juifs,

EXCLURE, PERSÃ?CUTER, RÃ?INTÃ?GRER
Des victimes de la lÃ©gislation antisÃ©mite Ã  la facultÃ© de droit de Paris (1940-1945)

Page 4
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr



paru en France en 1981, puis dÃ©noncÃ©e de faÃ§on virulente par Olivier Dupeyroux dans un
article paru Ã  la Revue du droit public en 1983 : Â« Le Conseil dâ??Ã?tat statuant au
contentieux Â». Il faut attendre encore quelques annÃ©es pour que la remise en cause vienne de
lâ??intÃ©rieur du corps, grÃ¢ce notamment aux contributions de Jean Massot.

Du cÃ´tÃ© des facultÃ©s de droit, Â« lâ??affaire Â» Duverger a certainement jouÃ© un rÃ´le,
incitant Ã  une relecture critique des Ã©crits de lâ??Ã©poque. Rappelons que Maurice Duverger,
alors jeune agrÃ©gatif, avait fait paraÃ®tre en 1941, dans la Revue du droit public, un long article
sur Â« La situation des fonctionnaires depuis la RÃ©volution de 1940 Â», dans lequel il
Ã©voquait, sans Ã©tats dâ??Ã¢me apparents, les mesures dâ??Ã©puration prises Ã 
lâ??encontre des juifs. La notoriÃ©tÃ© et le parcours politique ultÃ©rieur de lâ??auteur expliquent
que cet article, semblable Ã  tant dâ??autres Ã©crits Ã  la mÃªme Ã©poque, ait Ã©tÃ© exhumÃ©
aprÃ¨s la guerre et commentÃ© en des termes sÃ©vÃ¨res, donnant lieu Ã  deux procÃ¨s pour
diffamation engagÃ©s â?? et gagnÃ©s â?? par Duverger : contre Minute, en 1968, et contre
Actuel, en 1988. Deux thÃ¨ses, en gros, se sont affrontÃ©es lors de ces procÃ¨s : dâ??un cÃ´tÃ©,
il y avait ceux pour qui le simple fait de commenter des textes de cette nature sans les critiquer
Ã©tait inacceptable et impliquait une adhÃ©sion au moins implicite Ã  leur contenu, dâ??autant
quâ??ils croyaient pouvoir dÃ©celer au dÃ©tour de telle ou telle phrase une approbation feutrÃ©e
des mesures dâ??Ã©puration teintÃ©e dâ??un antisÃ©mitisme larvÃ© ; de lâ??autre, il y avait
ceux qui ne voyaient dans cet article, selon la formule de la Cour dâ??appel de Paris dans son
arrÃªt condamnant Minute, que le commentaire neutre dâ??une loi, qui, comme toutes les lois,
avait de bonnes raisons dâ??Ãªtre explicitÃ©e. Et dans le procÃ¨s intentÃ© contre Actuel,
plusieurs tÃ©moins illustres â?? Georges Vedel, Pierre Chatenet, Bernard Chenot,
notamment â?? Ã©taient venus dire Ã  la barre que Duverger avait fait lÃ  tout simplement un
travail de Â« juriste consciencieux Â».

La contestation a progressivement pris forme. PrÃ©curseur, Jean Marcou, avait dÃ©jÃ  pointÃ©
du doigt dans sa thÃ¨se parue en 1984 le fait que Â« des juristes, sous lâ??Occupation,
[sâ??Ã©taient] mis Ã  faire du droit antisÃ©mite, comme lâ??on fait du droit civil ou du droit
administratif Â», classifiant, distinguant, et interprÃ©tant des normes en faisant totalement
abstraction de leur contenu. Dans le sillage de cette intuition ont Ã©tÃ© dÃ©noncÃ©es les
Â« mÃ©saventures du positivisme Â» (D. Lochak) : mÃªme en restant sur le terrain de la
technique juridique et en respectant en apparence les postulats positivistes de neutralitÃ© et
dâ??objectivitÃ©, les auteurs auraient contribuÃ© Ã  banaliser la lÃ©gislation antisÃ©mite, Ã 
lÃ©gitimer la politique dont elle Ã©tait Ã  la fois lâ??expression et lâ??instrument, Ã  faire admettre
comme Ã©vidente lâ??idÃ©e que les juifs nâ??Ã©taient pas des citoyens comme les autres, pas
des sujets de droit comme les autres, et finalement pas des hommes comme les autres, quâ??il
Ã©tait par consÃ©quent lÃ©gitime de dÃ©pouiller de tous leurs droits.

AprÃ¨s les Ã©crits doctrinaux, ce sont les manuels en usage dans les facultÃ©s de droit sous
Vichy qui ont Ã©tÃ© scrutÃ©s de prÃ¨s (notamment par Dominique Gros, Anne-
FranÃ§oise Robert-PrÃ©cloux, Silvia Falconieri). Le grand colloque qui sâ??est tenu Ã  Dijon en
1994 sur Â« Lâ??encadrement juridique de lâ??antisÃ©mitisme sous Vichy Â», visant Ã  analyser
lâ??implication des juristes â?? quâ??ils soient magistrats, avocats ou des universitaires â?? dans
lâ??adoption et la mise en Å?uvre des mesures antijuives, a ouvert la voie Ã  dâ??autres
recherches, dÃ©sormais libÃ©rÃ©es des carcans corporatistes et des frilositÃ©s dâ??antan.

EXCLURE, PERSÃ?CUTER, RÃ?INTÃ?GRER
Des victimes de la lÃ©gislation antisÃ©mite Ã  la facultÃ© de droit de Paris (1940-1945)

Page 5
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr



DaniÃ¨le Lochak, professeure Ã©mÃ©rite de droit public de lâ??universitÃ© de Paris
Nanterre

Indications bibliographiques

Falconieri Silvia, Â« Le Â«â?¯droit de la raceâ?¯Â». Apprendre lâ??antisÃ©mitisme Ã  la facultÃ©
de droit de Paris (1940â??1944) Â», dans Clio@Themisâ?¯: revue Ã©lectronique dâ??histoire du
droit, vol. 7, 2014, https://journals.openedition.org/cliothemis/1657.

Gros Dominique, Â« Le â??statut des juifsâ?? et les manuels en usage dans les facultÃ©s de
Droit (1940â??1944)â?¯: de la description Ã  la lÃ©gitimation Â», dans Cultures & Conflits,
vol. 09â??10, 1993, https://doi.org/10.4000/conflits.415.

Lochak DaniÃ¨le, Â« La doctrine sous Vichy ou les mÃ©saventures du positivisme Â», Les Usages
sociaux du droitâ?¯: colloque, Amiens, 12 mai 1989, Paris, Presses Universitaires de France,
1989, p. 252â??284.

â??, Â« Ã?crire, se taireâ?¦ RÃ©flexion sur la doctrine franÃ§aise Â», dans Dominique Gros (dir.),
Le droit antisÃ©mite de Vichyâ?¯: colloque de Dijon, UniversitÃ© de Bourgogne, Â« Genre
humain Â», Paris, Seuil, 1996, p. 433â??462.

Robert-PrÃ©cloux Anne-FranÃ§oise, Â« Quâ??enseignait-on Ã  la facultÃ© de droit de
Parisâ?¯? Â», dans Dominique Gros (dir.), Le droit antisÃ©mite de Vichyâ?¯: colloque de Dijon,
UniversitÃ© de Bourgogne, Â« Genre humain Â», Paris, Seuil, 1996, p. 413â??432.

Pour citer cet article

Lochak DaniÃ¨le, Â« Les professeurs de droit face Ã  la lÃ©gislation antisÃ©mite Â», dans
Exclure, persÃ©cuter, rÃ©intÃ©grer. Des victimes de la lÃ©gislation antisÃ©mite Ã  la facultÃ© de
droit de Paris (1940â??1945) [exposition en ligne]. BibliothÃ¨que interuniversitaire Cujas, 2025,
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr/doctrine-et-antisemitisme/.

Date
29/01/2026

EXCLURE, PERSÃ?CUTER, RÃ?INTÃ?GRER
Des victimes de la lÃ©gislation antisÃ©mite Ã  la facultÃ© de droit de Paris (1940-1945)

Page 6
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr

https://journals.openedition.org/cliothemis/1657
https://doi.org/10.4000/conflits.415
https://expo-victimes-vichy-faculte-droit-paris.bibliothequecujas.fr/doctrine-et-antisemitisme/

